
Движение к пасторали: «Реальность» утопии? 

 

7 

I. СТАТЬИ 
 
 
 
 
 
 
 
 

Л.В. СКВОРЦОВ 

ДВИЖЕНИЕ К ПАСТОРАЛИ: «РЕАЛЬНОСТЬ» УТОПИИ? 
 

Мы живем точно в сне  
неразгаданном, 

На одной  из удобных  
планет… 

Много есть, чего вовсе не  
надо нам, 
А того, что нам хочется, нет… 
Игорь Северянин. Странно… 

 
Трактовку понятия «пастораль» обычно связывают с жанро-

вой разновидностью литературы, ориентирующейся на идилличе-
ский мир сельской жизни, на нравственную чистоту человеческих 
отношений, рациональность простых потребностей и вкусов. Само 
понятие «пастораль» (pastoralis – пастушеский) содержит в себе 
отчетливую ориентацию образа жизни, который считается идеаль-
ным, но недостижимым путем к гармонии отношений между че-
ловеком и природой, человеком и другим человеком. 

Человек в своих грезах может посредством движения созна-
ния реализовать себя в гармоничных отношениях со средой и в 
этом представлении видеть указатель пути к истинному социуму. 
В коллективном сопереживании потенциальной гармонии заклю-
чается психологический «базис» литературы пасторали.  

Античность, эпоха Возрождения, Просвещение рождают ли-
тературу, в которой возникают специфические жанровые особен-
ности пасторали как пути достижения счастья в простых формах 



I. СТАТЬИ 

 

8 

жизни. Двигаясь навстречу природе, человек открывает самого 
себя, свою подлинную сущность, которая оказывается «потерян-
ной» в искусственных хитросплетениях светской жизни. Эта тен-
денция продолжает действовать вплоть до эпохи Просвещения, т.е. 
до начала триумфального шествия техники, создающей новый 
комфортный человеку мир. Гармония возникает и становится все 
более очевидной как раз в «искусственном мире». И чем более 
сложной становится техника, тем более удобным и комфортным 
становится для человека мир, который она формирует. Наступает 
эра крушения романтических иллюзий вообще и пасторальных ил-
люзий в частности, наступает эра научно-технического реализма. 

Духовная волна пасторального жанра кажется затухающей 
под воздействием идеализации Техники как панацейного механиз-
ма решения социальных проблем. Путь прогресса техники заменя-
ет собой путь Пасторали.  

Как альфа и омега Прогресса, Техника позволяет видеть ис-
торию в ее целостности. Образно ее этапы можно представить в 
типах поведения – от жизни вооруженного примитивными ору-
диями человека в первозданной природной среде, которого описал 
Даниэль Дефо, создав образ Робинзона Крузо, до технических ги-
гантов фантастических романов Герберта Уэллса в ситуации вой-
ны миров.  

Теперь оказывается возможной и такая философия истории, 
которая предугадывает ее конечную цель. Если общество на со-
вершенной технической основе становится способным решать лю-
бые социальные проблемы, то оно обречено воспроизводить себя в 
возникших константах. На самом деле переход к каким-либо но-
вым общественным формациям утратит свой цивилизационный 
смысл, ибо всякое качественное изменение в этом случае будет 
означать регресс, а не прогресс.  

Таким образом, чем больше человек освобождается от своей 
«естественной» основы, тем свободнее он становится; свобода вы-
ражается в окончательном господстве над природой. И это завер-
шающий нокаут для «естественного человека», которого идеали-
зировал Жан Жак Руссо, а вместе с тем – и для всей идеологии 
пасторали. 

 



Движение к пасторали: «Реальность» утопии? 

 

9 

1. Конец пасторали? 
 
Если техника и технология – это средство решения любых 

социальных проблем, то гармония человека со средой переходит в 
искусственно создаваемый человеком мир, оставляя Природу 
за пределами этого мира: природа выносится «за скобки» истины 
человеческого бытия. Разумеется, речь не идет о том, что человек 
перестал нуждаться в Природе. Однако Природа перестает быть 
целью в себе, утрачивает смысл самодостаточной прекрасной ре-
альности. За ней сохраняется утилитарный смысл источника ре-
сурсов. Таким образом, происходит смещение смыслов. Человек 
начинает видеть подлинность смысла своей жизни не в контакте с 
Природой, а в деловой активности, абсолютной свободе своей 
самореализации через посредство Техники.  

ХХ век – это век футуризма, движения к экстремальным це-
лям, которые воспринимались как реальные, хотя и содержащие в 
себе определенный риск. Для реализации экстремальных целей 
человек стремится «преодолеть» границы своей природы и стать 
сверхчеловеком. Цели сверхчеловека несовместимы с идеалами 
пасторали. 

Философия сверхчеловека, оказавшая влияние на российское 
самосознание, сыграла роковую роль в отношении цивилизацион-
ной идеи пасторали, получившей в практике российской жизни 
свою реализацию. Это – идея органического слияния Природы и 
Культуры, нашедшая свое эмпирическое воплощение в помещичьей 
усадьбе. 

 
Как сказал поэт, 
«…Здесь, где всё так элегично… 
Мысль с природой гармонична… 
Здесь, где веянием культуры 
Не всколышены ракиты… 
Здесь идеи не убиты…» 

(Игорь Северянин. Гатчинская мельница) 
 
Жизнь в усадьбе – это не пастушеская жизнь на лоне приро-

ды, не монашеский скит, не сочетание естественного человека с 
природой как таковой, а концептуально обоснованное и практиче-



I. СТАТЬИ 

 

10 

ски достигнутое слияние природы и культуры. Для «нормального» 
человека – это предел мечтаний, «парадиз», но не для всех, а для 
избранных, для тех, кто был приобщен к философии и имел мате-
риальные, в том числе и человеческие, предпосылки для искусствен-
ного / естественного создания идиллического мира и его поддержа-
ния в действующем состоянии. Сентиментальная литература в 
России отражала реальную ситуацию жизни. И при всей своей огра-
ниченности этот опыт имел универсальное цивилизационное значе-
ние: гармония человека и природы как «парадиз» – это не выдумка 
фантазеров, а проект, который может получить эмпирическое вопло-
щение.  

Так что же такое пастораль? 
Продукт литературного воображения или цивилизационная 

реальность? 
В пасторали имеются черты того и другого, но ее действи-

тельная сущность в качестве составляющей цивилизационной 
жизни может быть определена как цивилизационное намерение.  
В этом определении выражена противоречивость пасторали как 
когнитологического образа, влияющего на формы общественного 
настроения и поведения. 

Образ пасторали претерпевает изменения. Вместе с тем ему 
исторически противопоставляется своеобразный контрапункт ци-
вилизационной жизни. «Парадизу», основанному на слиянии при-
роды и культуры, исторически противостоит созданная социали-
стами утопия, основанная на идее технической организации 
коллективной жизни в «фаланге». Единение труда и техники ста-
новилось базисом общей истины жизни. Природа здесь обретала 
свою ценность постольку, поскольку человек мог потребить ее. 
Идея общества потребления в качестве идеала в конечном счете 
получает легитимацию как на социалистической, так и на капита-
листической основе. Этот идеал может быть практически реализо-
ван как закономерное следствие неограниченности технического 
прогресса и его воздействия на природу. Как казалось, такой под-
ход оправдан и морально – с точки зрения истории отношений че-
ловека и природы. Для человека окружающая природа историче-
ски заключала в себе угрозу. Преодоление или в крайнем случае 
ограничение этой угрозы достигалось с помощью Техники. Техни-
ка – это безусловно надежный «друг человека». Вместе с тем 



Движение к пасторали: «Реальность» утопии? 

 

11 

ХХ век, век кумулятивного прогресса техники, породил эписте-
мический шок. Он был вызван высшими достижениями науки и 
техники, и прежде всего созданием атомной и водородной бомб. 
Над цивилизацией нависла реальная угроза самоуничтожения. При 
этом с помощью «лучшего друга» человека – Техники.  

Образ братской могилы цивилизации порождает скрытую 
тенденцию возврата к сакрализации Природы. Это – если и не 
отречение, то определенный скептицизм в отношении предназна-
чения сверхчеловека. Сверхчеловек хорош для мультипликации.  
В реальной жизни наблюдается тенденция идеализации естествен-
ной сущности человека, его органического слияния с Природой, 
признания ее непреходящей ценности. Практическим проявлением 
этой тенденции в России стало возникшее и все нарастающее дви-
жение «дачников». Суть движения – новая социальная форма 
слияния природы и культуры.  

Конечно, дача – это не «парадиз» помещичьей усадьбы. Тем 
не менее в ней оживала идея слияния природы и культуры как пути 
к достижимой практической истине жизни. Дача в своей реализа-
ции отставала от лучших образцов помещичьей усадьбы. Однако  
в своей социальной сущности она стала очевидным движением в 
сторону потенциального «парадиза» для всех. Советский человек, 
осознавая себя в связке с Природой ее составной частью, обретал 
истинную стратегию жизни. Но можно ли утверждать, что наблю-
даемые сдвиги в самосознании определенных групп населения 
указывают путь к идеалам пасторали как истинной конечной цели 
цивилизационной эволюции? Не являются ли эти сдвиги простым 
рецидивом тех настроений, которые возникали на переломе XIX и 
ХХ вв.? 

Н.Т. Пахсарьян отмечает, что «рубеж XIX–XX столетий был 
как раз временем необычайного всплеска пасторальной тематики 
во всех видах искусства»1, что не могло не оказывать влияния на 
общественное самосознание. И вместе с тем этот поворот нес в 
себе ощущение явной «ненормальности», что со всей очевидно-
стью проявилось в произведениях писателей-символистов Хуана 
Рамона Хименеса «Платеро и я» (1914) и Андре Жида «Пастораль-

                                                            
1 Пахсарьян Н.Т. Избранные статьи о французской литературе. – Днепро-

петровск: Арт-Пресс, 2010. – С. 125. 



I. СТАТЬИ 

 

12 

ная симфония» (1919)1. Носитель пасторальной идеи в произведе-
нии Хименеса воспринимается окружающим миром как «помешан-
ный», ведущий разговоры с осликом, ощущающий органическую 
связь с животными, с деревенскими дурачками, проявляющий в 
своем поведении тип некоего «идиотизма», юродства. Героиня 
«Пасторальной симфонии» А. Жида Гертруда оказывается слепой 
с безличным и тупым выражением лица, в котором проявлялись 
своего рода святость, библейская слепота безгрешного существа. 
Сам А. Жид писал, что пасторальная симфония – «это критика оп-
ределенной формы лжи человека самому себе»2. 

Восприятие пасторальной симфонии как «лжи самому себе» 
на фоне прогресса техники и формирования потребительского па-
радиза вполне объяснимо. Возникающая тенденция сакрализации 
природы подталкивает к формированию нового взгляда на технику, 
к коррекции цивилизационных намерений. Для того чтобы «пасто-
ральная ложь» вновь стала восприниматься как «истина жизни», 
необходимо было прожить ХХ век, увидеть технику в ее экстре-
мальных проявлениях. 

Отречься от техники было уже невозможно; но казалось 
возможным изменить главную цель техники. Главная цель техники 
могла быть определена как совершенствование природы, форми-
рование единства, гармонии отношений человека с природой, где 
и человек и природа выступают по отношению друг к другу как 
равноправные партнеры. Правильность этого взгляда, казалось бы, 
подтверждалась видимым стремлениям животных установить кон-
такт с человеком, найти форму взаимополезного синтеза с ним. Про-
явлением такой воли обычно считается «странное» поведение дель-
финов. 

Если распространить это представление и на другие явления 
природы, то человек должен увидеть в природных объектах не 
объекты своего одностороннего воздействия, а субъектов, имею-
щих цель в себе. Это – цивилизационное намерение, которое под-
талкивает к возрождению новых форм пасторали. 

                                                            
1 Пахсарьян Н.Т. Избранные статьи о французской литературе. – Днепро-

петровск: Арт-Пресс, 2010. – С. 126. 
2 См.: там же. – С. 130–131. 



Движение к пасторали: «Реальность» утопии? 

 

13 

Как представляется, именно переосмысление главных целей 
техники, нахождение философских границ ее применения может 
устранить угрозы, возникающие из неограниченности ее примене-
ния, и очевидно, что одной из таких границ как раз может стать 
отношение к природе как равному субъекту, а значит, партнеру чело-
века.  

С позиций философии пасторали коммуникация со средой 
формируется как «взаимное понимание», необходимое для того, 
чтобы ответное действие среды не имело разрушительного харак-
тера. Исходным философским принципом здесь становится прин-
цип равенства. В бытовом выражении он звучит так: «Как аукнется, 
так и откликнется». Это значит, что человек должен вести себя 
так, как будто бы среда оценивает его действия и выбирает в зави-
симости от этого ответную форму поведения. Это представление 
обретает определенную фактическую предпосылку. 

Но значит ли это, что принцип равенства должен распро-
страняться на любые феномены природы? Не ведет ли такое рас-
пространение к возникновению абсурдных ситуаций? 

Так, если человек начинает относиться к крысам как равным 
субъектам, то он, учитывая механизм размножения крыс, делает 
свою квартиру непригодной для человеческого жилья. Стало 
быть, истина пасторали – в таком синтезе природы и культуры, в 
такой селекции техники и природы, которая создает цивилизацион-
ный мир, образующий гармонию с человеком, его сущностными 
качествами. Значит, современная пастораль – это форма антропо-
центризма, контрапунктом которой становится псевдопастораль. 
Различение пасторали и псевдопасторали связано с толкованием 
типов коммуникации.  

Современная цивилизация характеризуется возникновением 
качественно новых типов коммуникаций. Человек вступает в 
специфические осмысленные отношения с миром машин и миром 
домашних животных. Это придает новое качество самой проблеме 
установления гармоничных отношений со средой. Возникающий 
дефицит сочувствия и взаимопонимания в человеческих отноше-
ниях находит своеобразную компенсацию и в технике и в природе. 
Человек оказывается между двумя формами квазисознания: квази-
сознания все более сложных и все более «умных» информационных 
машин и все более адаптированных к человеку живых организмов. 



I. СТАТЬИ 

 

14 

Человека начинает окружать неизведанный и непривычный для 
него мир различных форм квазисознания. 

Современная пастораль не только литературный жанр и не 
буколическая поэзия, восхваляющая прелести сельской жизни, это 
и не идиллия быта простых людей, их пребывания среди сельской 
природы. Это – необходимая для современного человека часть его 
образа жизни, своеобразный контрапункт стрессовой ситуации 
мегаполиса, отсутствия чистой природы и искренности человече-
ских отношений. Соответственно, понятие «пастораль» должно 
наполняться современным цивилизационным смыслом. Однако 
этого не происходит, поскольку доминирует инерция цивилиза-
ционной эволюции.  

Новые типы коммуникации реализуются через индивидуаль-
ные формы поведения. 

Движение к новой пасторали носит «шрапнельный» харак-
тер. То есть каждый индивид здесь идет своим путем. Соответст-
венно, общие черты находят специфическую индивидуальную са-
мореализацию, и вместе с тем эта самореализация обретает 
массовые формы. Массовый характер приобретает включение ин-
дивида в коммуникацию «со всем миром» через Интернет. Это – 
специфическая форма обнаружения гармонии посредством квази-
социализации. «Другой» в этой форме коммуникации приобретает 
характер информационного образа, с которым можно вступать в 
«открытое» общение, свободное от нравственных и правовых ог-
раничений. Здесь лежит источник глубинных социально-психо-
логических сдвигов, происходящих в современном обществе. Эти 
сдвиги имеют амбивалентный смысл. В реальной жизни человек 
оказывается под прессом обостряющихся межличностных отно-
шений. Реальные формы социализации становятся все более за-
труднительными.  

Социализация в Сети субъективно воспринимается как 
коммуникационная гармония.  

Новые формы приобретает и современное сближение чело-
века с природой. 

Движение к пасторали здесь совпадает с массовым физиче-
ским перемещением из мегаполисов в пригороды, из многоэтаж-
ных домов, в которых соседи не знают друг друга, в дома ком-
фортные и соразмерные самому человеку, позволяющие 



Движение к пасторали: «Реальность» утопии? 

 

15 

устанавливать постоянные формы общения и взаимопомощи с со-
седями. Человек начинает строить свой образ жизни таким обра-
зом, чтобы, «погружаясь» в природу, освободить себя от часовых 
стояний в пробках на автостраде, от негативного воздействия смога, 
от постоянной толчеи в супермаркетах, от ожесточения и постоян-
ных столкновений с другими людьми, от перебранок, от искусст-
венной политкорректности, сдерживания искреннего выражения 
чувств.  

Обострение неудовлетворенной потребности в сочувствии, 
т.е. совместном переживании обстоятельств жизни, неполная ком-
пенсация этой потребности в общении с животным порождают 
кумулятивное накопление тенденций к аутизму, замыканию в се-
бе. На уровне подсознания человек ищет сочувствия у природы, и 
таким образом он освобождается из «тюремной камеры» своего 
аутизма. Обострение проблемы аутизма следует рассматривать в 
контексте эволюции информационно-технического базиса совре-
менного общества. Эта эволюция совершенно по-новому ставит 
проблемы межличностной коммуникации. Межличностная ком-
муникация «скрепляет» цивилизацию на микроуровне. Историче-
ски «цементом» межличностной коммуникации служили вечные 
ценности – любовь, дружба, верность, – которые диктовали виде-
ние в «другом» цель в себе, абсолютную ценность. Эрозия вечных 
ценностей, происходящая под доминирующим влиянием секуляр-
ной ментальности, рождает иное видение «другого» – как средст-
во, и только как средство, достижения своих целей.  

Этот сдвиг вносит в межличностную коммуникацию двой-
ной смысл: видимость отношений не соответствует их сущности. 

Подлинность коммуникации переносится на отношения че-
ловека с природой и в сферу машинной коммуникации. 

И здесь возникают две ключевые прагматические проблемы: 
как должен вести себя человек, чтобы сохранить природу как ос-
нование подлинности коммуникационных отношений; и какова 
судьба специфики человека как субъекта в структурах машинных 
коммуникаций. Своеобразный ракурс рассмотрения проблема 
коммуникации приобрела в условиях климатического сдвига.  

 



I. СТАТЬИ 

 

16 

2. Судьба пасторали в условиях климатического сдвига 
 
Если климатические изменения, происходящие на Земле, 

создадут такие природные условия, при которых жизнь человека 
окажется невозможной, то тогда утрачивают смысл рассуждения о 
пасторали как истинной цивилизационной ориентации. Специфи-
ческая форма пасторали как реальности современного образа жизни 
возможна лишь в условиях относительной климатической ста-
бильности. Потенциальная возможность нарушения климатиче-
ской стабильности существует. И в этом смысле человек находится 
в состоянии отложенной на время угрозы («suspense»). Поскольку 
человек длительное время находится в ситуации относительной 
климатической стабильности, то он забывает об этой потенциаль-
ной угрозе, вытесняет ее из своего сознания, ведет «нормальный» 
образ жизни, выполняя свои повседневные функции.  

XXI век вносит в эту ситуацию свои коррективы. Климати-
ческая стабильность заметно нарушается не только локально, но и 
глобально.  

При этом вырисовалась ключевая проблема, решение кото-
рой предопределяет характер цивилизационных ориентаций: сле-
дует ли рассматривать климатические сдвиги следствием незави-
симых от человека космологических изменений или они являются 
результатом практической, производственной активности самого 
человека? 

В последнем случае переосмысление и изменение целей 
производственной активности, ее механизмов может оказать ре-
шающее влияние на стабилизацию цивилизационной эволюции. 
Философия пасторали в этом может сыграть далеко не последнюю 
роль. Из индивидуальной она превращается в общую цивилизаци-
онную ориентацию со своими специфическими императивами. 

Кажущаяся «неподъемность» подчинения производственной 
активности человека новым императивам подталкивает к созда-
нию проектов цивилизации, в которой существование человека не 
является обязательным. Нет человека как субъекта цивилизации, 
нет и необходимости в следовании новым императивам. Но как 
возможна «цивилизация» без человека? 



Движение к пасторали: «Реальность» утопии? 

 

17 

Это – цивилизация андроидов, обладающих интеллектуаль-
ными способностями выше человеческих, способных выживать в 
различных, в том числе и экстремальных, климатических условиях. 

Если считается возможной такая перспектива, то она оказы-
вается продуктом философского построения, находящегося за че-
ловеческими пределами, вне сфер человеческих ценностей и эмо-
ций. Вместе с тем «испаряется» и феномен пасторали, поскольку 
пастораль – это не природа вообще, а такое ее соединение с чело-
веком, которое является условием сохранности его жизни и ком-
фортности бытия. Для андроида эта ориентация не существует. 
Обнажается и принципиальный смысл пасторальной ориентации 
для жизни человека. Сохранность пасторали как цивилизацион-
ной ориентации в современной ситуации начинает совпадать с ре-
шением проблемы сохранности жизни на планете. Не случайно 
происходящие климатические изменения оказываются проблемой 
№ 1 и попадают в повестку дня международных межправительст-
венных конференций и совещаний. На этих конференциях и сове-
щаниях рассматривались два гипотетических вывода социальной 
теории.  

Первый вывод касается первопричины происходящих кли-
матических изменений: являются ли они результатом глобальной 
деятельности человека или же они происходят по своим естествен-
ным законам, не зависящим от его реальной практики?  

Второй вывод касается фатальности климатических сдвигов, 
и если эта фатальность находит свое подтверждение, то сущест-
венным для практики жизни становится вопрос о темпах клима-
тических изменений, а значит, и наличия резерва времени для 
адаптации к ним человека.  

Межправительственное совещание о климатическом изме-
нении (Intergovernmental Panel on Climate Change – IPCC, 2007) 
поставило в центр своего внимания эти выводы1. В этом контексте 
становится понятным социально-психологический тренд, ведущий 
к толкованиям пасторали в тех формах, которые соответствуют 
угрозам современной жизни. С этой позиции пастораль – это не 

                                                            
1 См.: Szerszynski B., Urry J. Changing сlimates: Introduction // Theory сulture 

and society. – Los Angeles; London; New Delhi; Singapore, 2010. – Vol. 27, N 2–3, 
March-May. – P. 1. 



I. СТАТЬИ 

 

18 

просто ностальгия по утраченному прошлому и не просто мечта, а 
практический путь самосохранения человека и новые маршруты 
его движения к подлинности жизни.  

Но разве возможен поворот цивилизации в сторону пасторали, 
если такой поворот останавливает современное производство? 
Многие ученые признают, что климатические изменения связаны с 
так называемым «парниковым эффектом», а он в свою очередь оп-
ределяется выбросом в атмосферу продуктов горения веществ, со-
держащих углерод. Это именно те вещества, на которых базиру-
ется производственная энергетика современной цивилизации.  

Отказ от этой энергетики сегодня – это возврат к первоздан-
ной пасторали, к пастушеской жизни, что представляется совер-
шено неприемлемым. Но переход на качественно новые, незагряз-
няющие атмосферу виды энергии, создание «постуглеродной» 
цивилизации требует времени. Какой срок отпущен человечеству 
для такого энергетического перехода, позволяющего избежать 
климатической катастрофы? Может ли наука дать однозначный 
ответ на этот вопрос? 

Наука в данном случае не имеет однозначного ответа. 
Можно говорить о трех различных позициях. Во-первых, сущест-
вуют скептики, которые утверждают, что научные измерения и 
предсказания относительно длительных периодов температурных 
колебаний весьма несовершенны. Поэтому нельзя с полной опре-
деленностью утверждать, что наблюдающиеся климатические ко-
лебания определяются именно антропогенными факторами, а не 
флуктуациями солярной активности. Кое-кто усматривает в искус-
ственном обострении климатической проблемы заинтересован-
ность определенных групп ученых в получении дополнительного 
щедрого финансирования своих исследовательских программ.  
В остросюжетной тематике заинтересованы и средства массовой 
информации. 

Если согласиться с этой позицией, то никаких дополнитель-
ных усилий и никаких новых стратегий цивилизационной эволю-
ции изобретать не следует. Все идет «своим путем». 

Однако факты драматических климатических сдвигов, под-
час просто беспрецедентных, рекордных по своим масштабам, 
подталкивают к скептицизму в отношении самих скептиков. 



Движение к пасторали: «Реальность» утопии? 

 

19 

Если надвигающаяся климатическая катастрофа – это реаль-
ность, то она диктует необходимость перехода к новой онтологии 
жизни, ограничивающей экспансию техники определенными пре-
делами. И здесь проявляется современная функция философии 
пасторали. Философия пасторали может сыграть роль пускового 
механизма для формирования такой онтологии. Вместе с тем воз-
никает вопрос: имеем ли мы дело с длительными, постепенными 
изменениями или следует готовиться к резкому, внезапному ката-
строфическому сдвигу. Как отмечают Бронислав Зержинский и 
Джон Урри, Межправительственное совещание о климатическом 
изменении (1990–2007) в принятых четырех докладах подтвердило 
позицию градуализма и убеждение в том, что современная эконо-
мика может приспособиться к климатическим изменениям, так что 
будущее цивилизации может быть организовано при помощи дос-
таточно точных расчетов и страховки от возможных рисков1. При 
этом изменение общественного и личного поведения предполага-
ется достигнуть посредством определенных стимулов. То есть 
речь идет не о радикальном изменении цивилизационного само-
сознания, требующем перехода к новой онтологии и новому типу 
образа жизни, а об использовании системы действующих глобально 
рыночных механизмов, с тем чтобы обеспечить плавное приспособ-
ление экономики и всей общественной жизни к климатическим из-
менениям и создать страховочные механизмы нейтрализации их 
негативных последствий. Доклады Межправительственного сове-
щания о климатическом изменении отрицают возможность не-
предсказуемых крайностей в климатических изменениях.  

Позиции градуализма, использование рыночных механизмов 
подвергаются сомнению сторонниками катастрофизма. Сторон-
ники катастрофизма исходят из ограниченности выводов науки и 
возможности нелинейного и мгновенного изменения климатиче-
ской ситуации. При этом они отталкиваются от археологических 
данных. Бронислав Зержинский и Джон Урри ссылаются на выво-

                                                            
1 См.: Szerszynski B., Urry J. Changing сlimates: Introduction // Theory сulture 

and society. – Los Angeles; London; New Delhi; Singapore, 2010. – Vol. 27, N 2–3, 
March-May. – Р. 1–2. 



I. СТАТЬИ 

 

20 

ды, к которым приходит Джеймс Лавлок1. Он полагает, что клима-
тическая система находится в хрупком равновесии, из которого ее 
могут вывести любые, даже кажущиеся незначительными, воздей-
ствия, вызывающие ее ответную реакцию. Это формы обратных 
связей, которые и сегодня действуют в системе. Если мы игнори-
руем действие этих обратных связей, то можем оказаться перед 
лицом самых неожиданных природных катаклизмов. Симптомы их 
действия лежат на поверхности – рост средних годовых темпера-
тур в Арктике и Антарктике, таяние ледников, уменьшение «веч-
ной мерзлоты», снижение биоразнообразия, рост частоты тропиче-
ских циклонов, изменение размеров и миграции айсбергов, 
изменение интенсивности дождей.  

В хрупком равновесии системы антропогенный фактор игра-
ет возрастающую роль. Философия пасторали, утверждающая 
приоритет формирования гармонии человека и природы, дает свой 
ответ на вызовы современной ситуации. 

Современная ситуация требует такого нового взгляда на ис-
тину образа жизни человека, в котором наряду с техническим, 
экономическим анализом ситуации присутствует гуманитарный 
анализ, основанный на расшифровке смысла истины бытия совре-
менного человека. С этим оказывается связанным пересмотр осно-
вополагающей установки общества потребления, оправдывающей 
экономической целесообразностью искусственные потребности, 
безграничное удовлетворение личного тщеславия и необузданных 
фантазий. Дурная бесконечность искусственных потребностей в 
качестве необходимого фактора «нормального функционирова-
ния» экономики рождает сообщество роскоши гламура, которое 
рассматривает философию пасторали с ее принципами как духов-
ное убежище «убогих» и «неудачников». Цивилизационный смысл 
пасторали как простоты, управляемости, понятности и комфорта, 
независимости от рабства вещной чрезмерности естественно вос-
принимается не как догма, навязанная социальной доктриной, а 
как следствие собственного личного опыта, результат индивиду-
ального свободного выбора. Фанат гламура «утопает» в вещах, 
которые определяют горизонт его самосознания и самооценки. Но 

                                                            
1 Lovelock J. The Revenge of Gaia: Why the Earth is fighting back – and how 

we can still save humanity. – London, 2006. 



Движение к пасторали: «Реальность» утопии? 

 

21 

поскольку он становится рабом вещей, он начинает с ними скры-
тую войну. В этой войне происходят переосмысление и переоцен-
ка простоты. Она начинает восприниматься как «роскошная сущ-
ность» свободы. 

В этом, собственно, и состоит гуманитарный исходный 
пункт изменения ненормальности цивилизационного тренда и ос-
мысления новой цивилизационной функции пасторали. Через по-
средство философии пасторали человек осознает и видит отноше-
ние природы как целого к его бытию. Природа как целое обращена 
к человеку, обеспечивая его существование: это совокупность 
данных стихий – воды, воздуха, земли, животного и растительного 
мира, которые всегда воспринимались массовым сознанием как 
нечто безграничное и неисчерпаемое. Это безграничное и неисчер-
паемое дано всем, и все могут им пользоваться. Философия пас-
торали разбивает иллюзию безграничности и неисчерпаемости, 
ориентируя на воспроизводство, на цикличный характер отноше-
ния человека к природе. Формирование такого отношения вместе с 
тем требует решения целого комплекса технологических, эконо-
мических, правовых и нравственных проблем, нацеленного на со-
хранение природы.  

Другой стороной этой медали становится формирование на-
учно обоснованного и технологически обеспеченного отношения 
человека к продуктам своего потребления.  

Человек, создавая на основе прогресса техники свои продукты 
потребления, питался скрытой уверенностью в том, что возни-
кающие отходы всегда будут в конечном счете «растворяться»  
в природе, ассимилироваться ею таким образом, что вода, воздух и 
земля будут всегда оставаться пригодными для нормальной жизни. 

Ускорение темпов технического прогресса и нарастание 
масштабов воздействия на окружающую среду производимых че-
ловеком отходов выявили новый тренд «ненормальности», а имен-
но: все большее количество производимых человеком отходов «не 
усваивается» природой. Возникает виртуальная ситуация: человек 
в видимой перспективе может оказаться на глобальной мусорной 
свалке. И это – перспектива всех, в том числе и немногочисленного 
сообщества роскоши гламура.  

Философия пасторали как ориентир социальной психологи 
играет роль контрапункта глобальной мусорной свалки. Она воз-



I. СТАТЬИ 

 

22 

вращает самосознание человека от «химического взгляда» на сущ-
ность природы как совокупности элементов, определяющих в сво-
их соединениях свойства молекул, к целостности феноменов при-
роды – воздуха, воды, почвы, которые и обращены к человеку. 
Именно с этими целостностями природы вступают во взаимодей-
ствие все народы и все общественные классы. Поэтому философия 
пасторали оказывается составляющей глобального самосознания. 

Особенностью глобального самосознания, признающего фи-
лософию пасторали, становится понимание целостности жизни как 
сложной системы, каждая часть которой выполняет свою функ-
цию. Исчезновение даже какой-то одной части может представ-
лять угрозу для всей системы жизни. Кажущееся «незначитель-
ным» в системе жизни может выполнять какую-то ключевую роль. 
Вот почему необходимо столь внимательное отношение к каждой 
составляющей живой природы.  

Характерно, что в ноябре 2010 г. в Санкт-Петербурге состо-
ялся международный форум, на котором на государственном 
уровне обсуждалась проблема спасения исчезающей популяции 
тигров. Это – симптом того, что имплицитно формируется тенден-
ция выработки практического отношения к Жизни как феномену 
Целого, в которое включен человек. С осознанием практического 
смысла этой проблемы России пришлось столкнуться в условиях 
климатического шока.  

 
3. Климатический шок в России: Цивилизационные выводы 

 
Современная Россия практически столкнулась с проблемой 

пасторали в ее драматической форме летом 2010 г. Это – феномен 
рекордной жары, которая вызвала страшную засуху в Поволжье и 
в других регионах страны, уничтожила урожай земледельцев, по-
ставив многих мелких фермеров на грань полного разорения. 

Помимо засухи мы получили феномен природных пожаров, 
охвативших более 20 регионов страны, приведших к гибели целых 
поселений и даже человеческим жертвам. 

Природа как целое перестала входить в поле зрения частных 
интересов, которые стали доминирующими. В итоге произошло 
ослабление внимания к сохранности природы. 



Движение к пасторали: «Реальность» утопии? 

 

23 

Другим аспектом этой проблемы оказалась эрозия идентич-
ности граждан. Как следствие такой эрозии индивид перестает 
видеть себя в «другом», что влечет за собой исчезновение реаль-
ной основы общих нравственных и правовых принципов. Эти 
принципы из постоянно действующих мотивов поведения превра-
щаются в «пустые слова». В итоге человек в своем отношении к 
природе видит только свой, частный интерес. Это и порождает 
феномен потребительского отношения к Природе. Природа как 
сакральное целое исчезает из поля зрения человека.  

Десакрализация природы неизбежно вызывает изменения 
типа цивилизационного поведения людей. Десакрализация приро-
ды эпохи перестройки и реформ имела ту особенность, что пре-
вращала природу в средство хищнического потребления и уско-
ренного личного обогащения, не знающего границ. Такой подход к 
Природе делал предвосхищающий тип поведения лишенным смыс-
ла. Смысл обретал специфический, «причинно-следственный» тип 
поведения: нужно в отношениях с природой делать то, что прино-
сит наибольшие деньги здесь и сейчас.  

Потребительское отношение к Природе является следствием 
десакрализации двух фундаментальных целостностей: семьи и 
страны.  

Такая десакрализация вытекает из абсолютизации индивиду-
альной свободы как реализации присущих человеку страстей. Этот 
процесс, получивший характер эпидемии в 90-е годы ХХ в. в Рос-
сии, поставил под угрозу стабильность российской цивилизации. 
Вместе с тем серьезными последствиями «аукнулось» и пренебре-
жение сохранностью целостности Природы. 

Какую роль должна была сыграть философия пасторали, ес-
ли бы она служила основанием экологической ментальности? 

Практический смысл философии пасторали состоит в фор-
мировании предвосхищающей формы цивилизационного поведе-
ния. Это означает умение видеть виртуальную реальность и спо-
собность создавать практические механизмы нейтрализации тех 
угроз, которые возникают, когда виртуальная реальность стано-
вится действительностью. 

Предвосхищающие формы социального поведения в России 
сложились на основе опыта засухи и голода в Поволжье в 90-е го-



I. СТАТЬИ 

 

24 

ды XIX в., и критической ситуации, возникшей после Гражданской 
войны.  

Из этих ситуаций были сделаны практические выводы. Это 
касалось создания систем орошения и мелиорации в Поволжье и 
других регионах, а также систем защиты от возгорания торфяников. 
Была разработана и реализована система охраны лесов. Все это со-
провождалось формированием определенной дисциплины поведе-
ния людей.  

Современное массовое поведение стало складываться под 
влиянием панацейного мышления, веры в универсальную силу 
рынка и рыночных отношений в решении любых социальных про-
блем, идеализации установок индивидуализма. Как показал опыт 
лета 2010 г., в этом представлении содержались серьезные изъяны. 
Летом 2010 г. огромная, сильная страна, самоотверженный народ 
оказались неспособными на начальной стадии, в зародыше ней-
трализовать возникающие катастрофические явления. И странным 
образом, то, что произошло в центральных регионах России, затем 
повторилось на юге, в Волгоградской области. Выходит, люди даже 
не могут извлекать уроки из происходящего на их глазах. В воз-
никшей ситуации отчетливо проявилась важнейшая функция ха-
рактера общественного самосознания, которое в 90-е годы минув-
шего столетия претерпело кардинальные изменения.  

Следствием этого стало игнорирование общей цивилизаци-
онной дисциплины. Влияние этого фактора оказалось сопостави-
мым с влиянием самой природной стихии. Такие, казалось бы, «ме-
лочи», как разведение костров в лесу и непогашенные сигареты, 
составляют 90% причин возникавших очагов пожаров. 

Другой аспект этой проблемы – это разрушение уже создан-
ных систем орошения и пожарной безопасности, которые сформи-
ровались в советский период. Все советское по идеологическим 
мотивам считалось «плохим». Эти явления ставят вопрос: имеем 
ли мы дело только с природной катастрофой? Нельзя не видеть, 
что неадекватное отношение к Природе является следствием вы-
теснения цивилизационных ориентаций общественного сознания 
идеологическими дихотомиями, а также отношения к Природе как 
к средству потребления, и только как к средству потребления. Эти 
примитивные формы отношения к Природе и влекут за собой ка-
тастрофические последствия. Климатический шок в России над-



Движение к пасторали: «Реальность» утопии? 

 

25 

ломил веру в истинность традиционных идеологических страте-
гий. Глобальные тенденции жизни таковы, что то, что мы сегодня 
воспринимаем как нашу исключительную ситуацию динамики 
экстремальных изменений, на самом деле шаг за шагом превраща-
ется в общую тенденцию жизни. 

В условиях глобализации все более отчетливо осознается 
общность жизни человечества в его отношениях с природой как 
целым, которое предназначается всем и поэтому требует общности 
правил поведения. 

Фундаментальная цивилизационная истина, действительная 
для всех эпох, состоит в том, что каждый человек, все мы, так или 
иначе живем в «других». И от этого закона бытия уйти невоз-
можно. Эта истина как бы предсуществует и открывается как 
универсальная истина. Этот мир, как в свое время отмечал Альф-
ред Вебер, существует вообще для всех людей, и каждая его часть 
«предназначается всем»1. Философия жизни, сложившаяся на ос-
нове идеологической дихотомии, основана на представлении, что 
этот мир предназначается не всем. Сегодня эта философия со-
храняет свою доминирующую роль. Каждый игрок, участвующий 
в глобальной игре, рассматривает перспективу мира с позиций 
разгадки извечного ребуса: для кого сегодня предназначен этот 
мир? Доминанты цивилизационной эволюции определются прак-
тической подготовкой к разгадке этого ребуса.  

В действительности мира как и в каждой его части изна-
чально не заложена принадлежность определенному субъекту.  
В этом смысле изначально каждая часть этого мира предназначена 
всем. Но тогда почему каждый игрок, участвующий в глобальной 
игре, считает, что этот мир предназначен только для него? На этот 
вопрос может быть дан верный ответ лишь с цивилизационной 
позиции.  

Конкретный субъект может заявлять свои права на ту и 
только на ту часть природы, которая несет в себе культуру данно-
го субъекта как народа в смене поколений. То есть это не природа 
в «первозданном виде», а «природа–культура». И народы должны 
примириться с этими правами друг друга. В этих правах они рав-

                                                            
1 Вебер А. Принципиальные замечания к социологии культуры. Антропо-

логия. Логика культуры. – М.; СПб., 2009. – С. 585. 



I. СТАТЬИ 

 

26 

ны, а значит, эти права должны закрепляться международным пра-
вом и соблюдаться всеми. Нарушение этих прав становится осно-
ванием санкций со стороны международного сообщества.  

Вместе с тем планета Земля – это естественное целое как 
часть космической системы, ее водный и воздушный океан – это 
место обитания всех, а значит, и предмет общей озабоченности.  

Современная пастораль – это форма отношения человека к 
естественному целому планеты и жизни на земле как внутренне 
взаимосвязанной системе среды, видов животных и растений. 

Рассмотрение реалий современной жизни через посредство 
пасторали ставит современную цивилизацию перед проблемой из-
менения своих традиционных стратегий жизни. В пасторали как 
цивилизационной стратегии капитализм и социализм оказываются 
не конечными целями исторического развития, а лишь техниче-
скими приемами решения цивилизационных задач, удерживаю-
щими как развитие личной инициативы, так и планомерные дейст-
вия, нацеленные на сохранение природы и взаимодействие людей 
в экстремальных ситуациях. Если экстремальная ситуация стано-
вится константой жизни цивилизации, то пасторальная ориентация 
из литературной утопии превращается в философию реальной 
жизни. Можно с определенным основанием допустить, что буду-
щее истории – это тип творческого взаимодействия человека и 
природы, порождающий коренную коррекцию целей производства 
и смысла жизни.  

Такая коррекция ставит под сомнение обеспечение ничем не 
ограниченного роста как абстрактного, так и натурального богатст-
ва. Эта кажущаяся для современной ментальности застойной си-
туация и порождает колебания в осуществлении экологической 
политики. Сохранение стимулов специфического экономически 
ориентированного производства в этой ситуации требует мета-
морфозы культуры, ориентации человека на сохранение Природы 
в созданных за миллионы лет натуральных образцах жизни. Пас-
тораль, как стратегическая ориентация, возникает как следствие 
нового понимания достоинства человека, способного видеть в фе-
номенах Природы сакральность жизни. Сегодня общество не име-
ет пасторальной доктрины, дающей научно обоснованные ориен-
тиры движения современного человека к этой Истине Бытия. 
Существует лишь чувство, настроение, которое все шире захва-



Движение к пасторали: «Реальность» утопии? 

 

27 

тывает сознание человека индустриального и постиндустриально-
го мира. И человек стремится находить пути практической реали-
зации этого настроения. Истина пути в условиях современной ци-
вилизации не может быть сведена к настроениям и формам 
индивидуального «отшельничества». 

Пастораль как цивилизационная ориентация предполагает 
изменения теоретического взгляда на ценностные основания зна-
ния, власти и техники. 

Традиционно они воспринимались как самостоятельные 
ценностные структуры, как ценности в себе, имеющие возможно-
сти неограниченной экспансии. Через них осуществлялась реализа-
ция тех или иных национальных или классовых интересов. Поэто-
му их мощь наряду с созидательной имела и разрушительную 
направленность, как разрушение оснований жизни другого. 

С ростом разрушительной силы техники под вопросом ока-
зывается не только основание жизни «другого», но и Бытие При-
роды в той ее форме, которая обеспечивает сохранность жизни 
вообще и жизни человека в особенности. Власть в этом контексте 
совпадает со способностью практической реализации фундамен-
тальных выводов гуманитарного знания, наличия реальных воз-
можностей и силовых механизмов осуществления осмысленных 
теоретических целей. 

На основе знания должны создаваться виды техники и тех-
нологии, имеющие цели установления гармонии отношений чело-
века и природы, совершенствования человека в его контактах с 
природой. В этом контексте знание, власть и техника оказываются 
опосредованными и объединенными общими целями, достижение 
которых требует их взаимного ограничения в системе целого, 
представляющего собой онтологию жизни. 

Онтологию жизни можно определять как тот тип современ-
ной культуры, который служит навигационной картой, обеспечи-
вающей безопасность движения корабля цивилизации среди опасных 
«скал» современной политики и ее подводных «рифов». В этом и 
состоит смысловое содержание пасторали применительно к циви-
лизационной эволюции.  

Ее антиподом становится теоретическая апологетика сохра-
няющейся инерции, которой придается форма закона «естествен-
ной» жизни. 



I. СТАТЬИ 

 

28 

Здесь кажущееся движение вперед по пути прогресса вместе 
с тем оказывается движением назад, от культуры отношений к от-
ношениям «без культуры».  

 
4. Культура или псевдопастораль? 

 
Закономерно возникает вопрос: как может пастораль выпол-

нять культурную функцию в качестве онтологии жизни? Может ли 
идея пасторали внушаться с помощью насилия, насаждения сверху 
так, как в России внедрялась культура картофеля? Возможно все. 
Однако чтобы не превратиться в отвергаемое всеми утопическое 
мечтание, пастораль должна восприниматься как творческий сти-
мул, влияющий на характер производства и образ жизни человека, 
и определяющий создание конкретных привлекательных образцов, 
создающих мир реальной жизни реального человека. Эти образцы 
и формы образа жизни могут выполнять функции навигационных 
ориентиров. В своей совокупности они образуют «зеркало», в ко-
тором человек видит свой правильный образ, которому он и дол-
жен следовать. В этой реальности пастораль оказывается контра-
пунктом мира «без культуры», как эмпирически достоверной 
реальности.  

В этом контексте происходит определение смысла жизни че-
рез посредство культуры. Культура расшифровывает действитель-
ный смысл жизни не как простое эмпирическое существование, 
тождественное в своей сущности всякому иному существованию, а 
как некую противоположность такому существованию, как со-
ответствие жизни определенному Смыслу, который может полу-
чать свое выражение в концептуальном образе. Смысл заключается 
в том сформированном культурой образе, в котором человек мо-
жет видеть истину смысла своей жизни. Можно выделить три та-
ких истинных образа, возникающих в зеркалах культуры. 

Первое зеркало античности, в котором парадигма человека 
предстает как идеальное создание, образец которого является от-
ражением мира языческих богов как персонифицированных сил 
природы.  

Второе зеркало является контрапунктом первого. Это зерка-
ло – икона, образ святого, неприродного человека, носителя образа 
живого Бога и его Крестного пути. 



Движение к пасторали: «Реальность» утопии? 

 

29 

Третье зеркало создается философией, искусством и литера-
турой как образ величия человека, делающего самого себя и не ог-
раниченного в свободе своего самоопределения. В этом образе вы-
ражается сакральная сущность личности. Своим специфическим 
образом каждое духовное зеркало выражало онтологию общест-
венной жизни эпохи – Античности, Средневековья и Нового вре-
мени. 

Авангардная культура ХХ в. разбила эти три зеркала. Она 
сделала попытку «реалистически» определить мир человека вне 
его сакральных образов. 

Если мир человека не сакрален, то он представляет собой 
совокупность физических элементов, тело, состоящее из атомов и 
молекул, соединенных некими силовыми линиями. Абстракцио-
низм, кубизм представили человеку «суровую правду», истинный 
образ его сущности, а литература, драматургия и музыка выразили 
его эмоциональную реакцию на открытие этой «истины жизни». 
Человек «растворяется» в природе не так, как она предстает в ил-
люзорных образах его ощущений, а как она предстает в научных 
представлениях, открывающих микромир и макромир универсума. 
Такое растворение человека в природе – это псевдопастораль, со-
временная форма редукционизма, имеющего свои цивилизационные 
последствия. В цивилизационном контексте человеку нужно было 
спасать не столько мир атомов и элементарных частиц, сколько 
именно мир, данный ему в его здоровых ощущениях, т.е. мир, в 
котором атомы и молекулы образуют прекрасную целостность, 
являющуюся условием выживания человека. Конечно, взрослый 
человек – не ребенок, и он хочет знать истину своей жизни. Как 
определяется эта истина, если следовать логике естественно-
научных открытий в области астрофизики и генетики? 

Современный человек «вооружен» знанием отдаленной апо-
калипсической перспективы Солнечной системы и Вселенной. Он 
вынужден самоопределяться в данном ему интервале Времени.  
И это накладывает отпечаток на логику его рассуждений. Не под-
водит ли эта «логика» к «истине» пира во время чумы со всеми 
вытекающими отсюда последствиями? Но разве может эту истину 
игнорировать гуманитарное знание, навязывая человеку иллюзор-
ное видение реальности Бытия? 



I. СТАТЬИ 

 

30 

Гуманитарное знание, в отличие от естественно-научного 
знания, открывающего относительность всех явлений физического 
мира, обнаруживает феномен абсолютного в том, что для естест-
венно-научного знания является относительным. В этом открытии 
и заключается исходный пункт онтологии жизни как императива 
применения власти и техники. Онтология жизни истинна постоль-
ку, поскольку определяет смысл абсолютных ценностей, следова-
ние которым обеспечивает сохранность жизни. Абсолютные цен-
ности включают в себя атрибут вечности как постоянного условия 
сохранности жизни. Это – не «дурная бесконечность», а время 
жизни. Во времени жизни и реализуется бытие человека, как то 
тотальное бытие, за пределами которого человек не обнаруживает 
своего смысла. 

Тотальное бытие человека становится объективным основа-
нием истинных ориентаций цивилизационного бытия, а вместе с 
тем и рефлексии самосознания, обращения человека к оценке соб-
ственной деятельности. И здесь философия пасторали начинает 
наполняться новым смыслом. Когда человек обнаруживает, что 
его собственная деятельность имеет своим следствием исчезнове-
ние многих видов животных и растений, а эти виды составляют 
части общей «пирамиды» жизни как взаимосвязанной экосисте-
мы, и эта пирамида, в которую входит и сам человек, может «рух-
нуть» с непредсказуемыми для жизни последствиями, то он выну-
жден открытыми глазами смотреть на эту проблему и определять 
практические формы ее решения. Всегда ли он ведет себя адекват-
но, когда обнаруживает, что ситуация диктует необходимость кор-
рекции привычного образа жизни, сложившихся форм производст-
венной и социальной деятельности? Далеко не всегда. 

Особый интерес, естественно, представляет реакция теории 
на возникающие проблемы. Одной из форм такой реакции является 
когнитивный механизм ухода от неизбежности катастрофической 
перспективы. Человек начинает прятаться от себя самого: он 
«растворяет» себя в природе. Это – вариация псевдопасторали. 

Если пастораль – это образ гармонии Природы и человека, то 
псевдопастораль – это образ Природы без человека. Как оказыва-
ется, теория может проявлять те же слабости, что и обычный ин-
дивид. Это – своеобразная теоретическая хитрость разума, мимик-
рия, которая маскирует человека под природу: человек как бы 



Движение к пасторали: «Реальность» утопии? 

 

31 

говорит природе – «меня нет», «я не субъект», «я – это ты, приро-
да, и только природа»! В этом случае кажется, что природа не 
сможет нанести свой ответный сокрушительный удар по человеку. 

Это – форма самообмана. Человек «скрывает» самого себя, 
подобно тому как камбала «исчезает» на дне морском, обретая его 
цветовую гамму, гусеница обретает форму сухого сучка дерева.  

Псевдопастораль – это новая форма опиума для человека. 
Психологический наркотик кажется необходимым для того, чтобы 
стало возможным продолжение жизни в ее прежних формах. Но 
как быть с «исчезновением» человека? Как можно признать леги-
тимным его «исчезновение» как субъекта? 

Если физическая наука допускает, что сущность человека – 
это совокупность атомов и молекул, то с философской точки зре-
ния можно допустить, что сущность человека определяют исход-
ные принципы специфики его жизни – трансценденталии. Имен-
но переоценка этих трансценденталий и позволяет «увидеть» 
исчезновение человека как специфического субъекта. Свою вер-
сию такого исчезновения предлагают Майкл Диллон, профессор 
Ланкастерского университета, и Луис Лобо-Гуерреро, лектор Киль-
ского университета1. Они считают себя продолжателями идей 
Мишеля Фуко. 

Анализируя особенности современной цивилизации, ее он-
тологию, М. Диллон и Л. Лобо-Гуерреро приходят к заключению, 
что исторически возникшие квазитрансценденталии, формировав-
шие внутреннюю сущность человека как человека, исчерпали себя. 
Это – труд, жизнь в социуме и язык. Под влиянием научного и 
информационного прогресса якобы произошла мутация этой триа-
ды. Их место теперь замещают другие квазитрансценденталии. 
Это – информация, анимация и код. В этой триаде индивид пере-
стает фигурировать как особая реальность. Он присутствует в 
ней в виде информации и информационных взаимодействий как 
момент сложных информационных структур. Человек, как инфор-
мационный элемент, начинает подвергаться цифровой обработке, 
и в этом виде он и входит в общую статистику. И здесь происхо-

                                                            
1 См.: Dillon M.; Lobo-Guerrero L. The biopolitical imaginary of species-

being // Theory, culture and society. – Los Angeles, 2009. – Vol. 26, N 1, January. – 
P. 1–23. 



I. СТАТЬИ 

 

32 

дит еще одна метаморфоза человека. Если поведение отдельной 
личности, в силу ее внутреннего произвола, непредсказуемо, то 
большие массы индивидов, взятые вместе, подчиняются статисти-
ческим законам. Взятый в массе человек, как и другие природные 
явления, характеризуется отсутствием свободы воли. 

Эта тенденция элиминации свободы отдельной личности 
подкрепляется и генетическими открытиями. Суть человека ока-
зывается заключенной в молекуле ДНК, а не в его духовной сущ-
ности как личности.  

И это коренным образом меняет взгляд на смысл бытия че-
ловека, на его нравственные и правовые ценности. Они теперь ка-
жутся лишь видимостью, которая маскирует действительные мо-
тивы поведения человека. Соответственно, находит теоретическое 
«объяснение» и деструкция исторически возникших зеркал куль-
туры. Они «рухнули» постольку, поскольку формировали лишь 
видимость сущности человека. Однако остается еще знание, кото-
рое формирует человека в качестве специфического субъекта. Бо-
лее того, на основе знания действуют и техника и власть. А это те 
реальные силы, которые выражают сущность человека как субъек-
та. Но оказывается, и эту реальность можно интерпретировать со-
вершенно по-новому. Диллон и Лобо-Гуерреро считают, что эту 
реальность может выразить новый набор понятий, в которых исче-
зает своеобразие человека и сохраняются реалии жизни как тако-
вой. Это – циркуляция, связность и комплексность. Очевидно, что 
эти понятия не обладают исключительной человеческой специфи-
кой. Они выражают свойства более широкой реальности, взаимо-
действия элементов, которая поглощает самоопределение чело-
века. Каким закономерностям подчиняется эта реальность? Вот 
их обобщенная характеристика: чем больше вещей соотносится 
друг с другом, тем больше их циркуляция; чем больше их взаим-
ных отношений и чем интенсивнее циркуляция, тем более ком-
плексными они становятся. И, наконец, последнее: чем более они 
взаимосвязаны, чем более они циркулируют и чем более ком-
плексными они становятся, тем больше в них случайности, неоп-
ределенности.  

Мы получили в итоге странный результат: отсутствие сво-
боды, позволяющее подводить действия человека под общие зако-



Движение к пасторали: «Реальность» утопии? 

 

33 

ны, завершается возникновением ситуации неопределенности, т.е. 
отсутствия общих законов. 

Ситуация неопределенности ставит под вопрос цивилиза-
ционные функции знания. Этот вывод не может не оказывать влия-
ния и на политику. Он позволяет понять причины злоключений 
той власти, которая считает основополагающей формулу «власть 
основывается на знании». Эта формула перестает действовать не 
только в политической, но и в экономической сфере.  

Perpetuum mobile экономической циркуляции переходит в 
широкий круг биологической циркуляции и радикальной случайно-
сти, что требует выработки механизмов адаптации к этой ситуа-
ции. В силу доминирующего влияния радикальной случайности 
нельзя определить перспективу. Но это значит, что необходим пе-
реход от стратегического видения реальности к ситуационному 
типу мышления. Вся стратегия пасторали, основанная на долго-
срочном прогнозировании, оказывается за бортом ситуационного 
типа мышления. Непрерывная динамика ситуаций создает новые 
угрозы и новые риски, требует мгновенных ориентаций и мгно-
венных практических адаптаций к ситуациям. Человек не может 
предвосхищать то, как он будет себя вести в новых ситуациях. 

Новые риски, угрозы и страхи определяют и образ жизни, а 
критерием успеха становится способность к оперативной адапта-
ции к динамизму ситуаций. Вся структура гуманитарного знания, 
коль скоро она основывается на универсалиях разума и импера-
тивной морали, требует коренной реконструкции. На самом деле, в 
ситуациях постоянно сменяющихся рисков и неожиданно возни-
кающих угроз и страхов становится невозможным руководство-
ваться вечными ценностями, принципами универсального разума и 
категорическим императивом морали. Они утрачивают свою на-
правляющую силу. Но вместе с тем это означает исчезновение че-
ловека как нравственной и правовой личности. 

Эта позиция кажется оправданной в силу гипертрофии возни-
кающих угроз и отсутствия безопасности. Поэтому является оправ-
данным и приоритет выживания перед возрастающей вероятностью 
угроз, тогда как моральные качества личности представляются не-
ким «балластом», от которого необходимо освободиться. Принци-
пы гуманитарного знания в нравственной и правовой сферах начи-
нают терять психологическую почву в сфере общественной науки. 



I. СТАТЬИ 

 

34 

Соответственно, функция науки видится в том, чтобы давать новый 
список глобальных и локальных проблем, а вместе с тем глобаль-
ных и локальных союзов, ассоциаций, возможностей и реальностей, 
требующих постоянной готовности к действию в возникающих 
новых ситуациях. Поскольку в возникающей цивилизационной 
ситуации в качестве определяющих оказываются мотивы выжи-
вания, то и формы поведения сближают человека с животным ми-
ром. Такое «слияние» с природой оказывается «скачком» назад, 
через исторический этап цивилизационного прогресса. На этой 
почве возникает «истина» биологического взгляда на сущность 
человека, который делает «смешными» высшие духовные качества 
личности.  

Этот биологический взгляд на человека выразил Герман 
Гессе в стихотворении «Leicht Betrunken», «Слегка подвыпивший», 
или, как переводит Е.В. Соколова, – «Под мухой»:  

 
О нас же издавна бытует  
                     заблужденье,  
Мол, мы из теста высшего,  
                                   иного,  
Из-за того-то, может, наше 
    положенье 
Для нас и горше и 
         смешней смешного1. 

 
5. Биокультура как глобальная пастораль 

 
Псевдопастораль, нивелирующая сущность человека как субъек-

та, представляет собой не только теоретическую, но и практиче-
скую опасность. Личность человека, определяющая его специфику 
как субъекта, начинает оказывать все более заметное влияние на 
события цивилизационной жизни. Между тем биополитика леги-
тимизирует свободу от морали, допуская тем самым субъектив-
ность абсолютной личной власти. Теперь не только природа, но и 
всякий другой человек может превращаться в «материал».  

                                                            
1 Гессe Г. Кризис. М., 2010. – С. 137. 



Движение к пасторали: «Реальность» утопии? 

 

35 

Абсолютная власть, как принцип, может быть взята на воо-
ружение любым свободно мыслящим индивидом. И это происходит 
сегодня на наших глазах в случаях ничем не мотивированных рас-
стрелов людей «вольными» стрелками, вообразившими себя 
«сверхчеловеками». 

«Сверхчеловек» не признает своей идентичности с «другим», 
виртуального правового и нравственного тождества, а стало быть, и 
необходимости следовать универсальным правилам поведения. Это 
значит, что «сверхчеловек» не видит смысла в нравственном совер-
шенствовании, в духовной самореализации, в победе над страстями. 
Он – очевидный центр мироздания, и его самореализация – это уни-
версальный Закон Бытия. Соответственно, «испаряется» как мираж 
общий нравственный закон, соединяющий каждого с каждым «дру-
гим». Исчезает и необходимость того «другого», который обеспечи-
вает обязательность (нравственную и правовую) соблюдения обще- 
го закона. 

Легитимизируется качественно иная психология. Характер-
ными симптомами такой психологии являются случаи продажи 
девушек в сексуальное рабство, использования военнопленных в 
качестве биоматериала, получения для продажи их органов, что, 
как стало известно, делалось в Косове с сербами. 

Такие формы поведения имплицитно несут в себе свой уни-
версальный принцип, определяющий характер межличностных 
коммуникаций. Цивилизация, в силу беспрецедентного прогресса 
науки и техники, достигла такой стадии эволюции, когда человек, 
получающий доступ к современным научным и техническим дости-
жениям, может начать такую «игру» на планете, в которой возмо-
жен джекпот, идентичный полному провалу. Вместе с тем человек, 
вооруженный всей мощью современной техники, доводит цивили-
зационную игру до той стадии, когда каждое отдельное убийство 
себе подобного вместе с тем может стать началом цепной реакции, 
нарушения гармонии целого, его самодеструкции. Сегодня стано-
вится понятным действительный цивилизационный смысл запове-
ди «не убий». 

Судьба человечества начинает определяться постижением 
глубинных механизмов и нахождением адекватных принципов 
коммуникации, действительных оснований тождества «я» с «дру-
гим». Коммуникация – это универсальное явление; в ней челове-



I. СТАТЬИ 

 

36 

чество внутренне взаимосвязано. Между тем биополитика, как на-
хождение механизма достижения успеха за счет другого и интересов 
целого, влечет за собой разъединение субъектов политики, нару-
шение коммуникации между ними и превращение их в открытых 
или скрытых соперников и противников. Это делает невозможной 
гармонизацию их отношения и к природе. 

Природа, эволюционировавшая миллионы лет и пришедшая в 
равновесие, может реагировать на воздействия человека самым не-
ожиданным образом, т.е. прийти в неравновесное состояние. И вы-
звать это состояние может деятельность человека. Уже сегодня 
человек начинает все более отчетливо осознавать могущество 
природы и сил ее обратного реагирования. Сегодня под угрозой 
оказывается время жизни как условие сохранности абсолютных 
ценностей. 

С прогрессом производства пределы, в которых цивилизация 
может сохранять себя, сужаются существенным образом. Произ-
водство оказывается вынужденным принимать фундаментальную 
ориентацию на воспроизводство Природы как составной части Циви-
лизации. Именно такая ориентация и создает предпосылки отведения 
непосредственной угрозы элиминации времени жизни. Это значит, что 
биофактор должен включаться в определение составляющих про-
гресса общества. Такое включение не может основываться на аб-
страктных пожеланиях и эмоциях. Оно может основываться лишь 
на выводах фундаментальной науки. Эти выводы должны лежать в 
основании финансового, материального и кадрового обеспечения 
планомерной гармонизации жизни и деятельности человека с эво-
люцией Природы.  

Человек оказывается перед необходимостью критической 
переоценки собственной цивилизационной сущности. Он должен 
осознавать себя и осмысливать свое поведение в качестве потен-
циальной универсалии, т.е. такой сущности, которая формирует 
свое позитивное совпадение с «другим» не только как человеком, 
но и как природой. Это совпадение определяет формы адекватного 
практического поведения, основанные на новой нравственности, 
выражающей требования биокультуры. Основополагающий по-
стулат этой нравственности состоит в требовании создания усло-
вий для восстановления потребляемых частей природы. Это – рас-
пространение на природу принятого в человеческих отношениях 



Движение к пасторали: «Реальность» утопии? 

 

37 

принципа справедливости. Таким образом, биокультура является 
расшифровкой феномена «культура–природа» как своеобразного 
единства противоположностей, в котором современная цивилиза-
ции может сохранять себя. Это историческая форма пасторали, 
проявляющей себя как синхронизация глобального поведения на-
родов, нацеленного на гармонизацию взаимодействия человека  
и природы. Биокультура – это постоянное, реализующее себя в 
практической политике и индивидуальных формах поведения, 
фундаментальное знание и намерение как выражение ставшего 
общим типа социального настроения.  

В своем практическом воплощении биокультура становится 
составляющей цивилизационного прогресса. Она придает ему спе-
цифический характер, не совпадающий ни с законами эволюции 
животного мира, ни с особенностями культурной эволюции. Некон-
тролируемое принципами биокультуры применение техники пре-
вращает планету в глобальную мусорную свалку, которая возникает 
как следствие жизнедеятельности человека, производства и ис-
пользования в быту материалов, которые не ассимилируются при-
родой, загрязнения атмосферы и Мирового океана. 

 
Биокультура – это антипод глобальной мусорной свалки 

 
Биокуьтура превращает функционирование техники в со-

ставную часть стабильности природного кругооборота. Тем самым 
возникает новая реальность; биокультура становится исходным 
нравственным основанием, диктующим необходимость коррекции 
фундаментальных целей производства и применения техники. Как 
явление парадоксальное биокультура содержит парадокс и своего 
функционирования: стабилизация природного кругооборота здесь 
достигается путем прогресса техники. 

Императивы биокультуры видоизменяют функции человека 
как глобального субъекта. В результате такого видоизменения и 
возможно формирование глобальной пасторали. Глобальная пас-
тораль может полагаться как конечная цель цивилизационной эво-
люции, достижение которой может обеспечить стабильность циви-
лизационного бытия в интервале времени, отпущенного для 
сохранения естественных предпосылок жизни на земле. Речь идет 



I. СТАТЬИ 

 

38 

о времени пасторали как цивилизационной длительности в том 
смысле, как об том писал А. Бергсон.  

Специфика времени пасторали проявляется через сопоставление 
различных форм времени в условиях материального производства.  

Производство, базирующееся на константных формах кон-
вейерной техники, выдает продукцию пропорционально затрачен-
ному времени на ее производство. Увеличение времени функцио-
нирования конвейера означает и пропорциональное увеличение 
выпускаемой продукции. 

Равномерно следующие друг за другом интервалы времени 
соответствуют ритму движения конвейера, на котором создается 
продукция. Количество созданной продукции здесь находится в 
соответствии с затраченным временем.  

Интенсификация влияния творческих начал на производст-
венный процесс изменяет рисунок влияния времени не только на 
характер производства, но и на цивилизацию в целом.  

Время здесь подразумевает возможность константности 
воспроизводства как сохранения гомеостаза природных циклов 
и стабильности цивилизационного бытия. Время в данном случае 
играет роль метафизического фактора длительности. Это – не вре-
мя движения тела из одной точки пространства в другую его точку 
и не изменение качественных состояний данного социума, где 
действует закон отрицания отрицания как времени его жизни, 
умирания и воспроизводства на новой основе. Эволюция цивили-
зации включает в себя сохранение качества как следствия реали-
зованных в действительной жизни интеллектуальных «взрывов». 
Интеллектуальные «взрывы» определяют длительность сохранения 
тех или иных качеств цивилизации. Процесс творчества, феномен 
открытия включают в себя и элемент неожиданности. Поэтому 
эволюция современной цивилизации может заключать в себе нема-
ло парадоксальных явлений. К ним может относиться ряд явлений, 
обеспечивающих соединение прогресса техники с воспроизводст-
вом гомеостаза природных циклов. Вместе с тем формируется но-
вая иерархия цивилизационных субъектов как «передовых», «до-
гоняющих» и «отстающих». Технически передовые страны могут 
оказаться в числе «остающих», если они игнорируют требования 
биокультуры.  



Движение к пасторали: «Реальность» утопии? 

 

39 

Интеллектуальные «взрывы», меняющие характер производ-
ства, создают предпосылки возрастающего влияния константных 
идеальных образцов производимой продукции на формы жизни. 
Возрастающее влияние идеального фактора наглядно проявляется 
в ведущей роли дизайна, вложения в который могут определять 
успех материального производства в целом. Изобретательность, 
утонченность, сложность простых решений – все это качества, ха-
рактеризующие составляющие эстетики современного производ-
ства. Достаточно взгляда на современные образцы моды или моде-
ли современных автомобилей, чтобы понять ведущую функцию 
творческого интеллекта в обеспечении успеха технических реше-
ний в конкурентных сражениях на мировых рынках. Красота в 
этой системе жизни не только спасает, но и побеждает мир.  

В конкуренции образцов ведущую роль начинает играть 
реализация экологических требований. Это открывает возможно-
сти нарастающего влияния создаваемых образов на различные, в 
том числе и материальные аспекты жизни. Образ ведет за собой 
производство в самых неожиданных направлениях. Не менее па-
радоксальной кажется ориентация производства на потенциально-
го потребителя, который оказывается универсальным потреби-
телем, формирующимся процессами глобализации. И здесь 
возможны различные, подчас неожиданные проекции будущего. 
Как, например, изменяются ориентиры производства и рынки, ес-
ли универсальным образцовым потребителем будет признан оби-
татель острова Гоа с его минимальными потребностями в одежде, 
пище и средствах передвижения? Постановка такого вопроса ка-
жется нелепой. Но механизмы современной торговой политики 
подталкивают к проработке различных, в том числе и самых не-
ожиданных вариантов изменения вкусов потребителя. Видение 
перспективы дает свои преимущества перед узкой ориентацией на 
эмпирически данного реального потребителя. 

Со всей очевидностью это проявляется в области высокой 
моды. В сфере высокой моды не потребитель ведет за собой кутю-
рье и дизайнера, а, напротив, кутюрье и дизайнер ведут за собой 
массы потребителей. 

Очевидно, что биокультура, как глобальная пастораль, тре-
бует своих теоретических и политических «кутюрье», способных 
обнажать глубинные корни новых типов мышления, способных 



I. СТАТЬИ 

 

40 

ставить «взрывы» творческого сознания на службу воспроизводст-
ва условий жизни и утверждения длительности как времени циви-
лизации. 

Утверждение биокультуры как всеохватывающей формы ци-
вилизационного бытия открывает пути формирования констант-
ных оснований цивилизации, которые уже не могут «выходить из 
моды». Выявление реальных констант цивилизационного бытия – 
это знак истинного мышления. Исторически философская мысль 
искала исходные константные принципы истинного мышления 
применительно к принятию цивилизационных решений.  

Классическая философия, например в лице Иммануила Канта, 
показала, что в условиях признания априорных универсальных 
принципов морали и разума возможно достижение состояния вечного 
мира. Казалось, что безусловный приоритет морали и разума, а зна-
чит, и последовательность обоснованных решений должны обеспе-
чить нормальную цивилизационную эволюцию человечества.  

Жизнь, однако, опрокинула рассудочные построения, в том 
числе и те, которые, казалось бы, должны были привести к вечно-
му миру на нашей планете. Вместо вечного мира человечество по-
грузилось в пучину разрушительной Второй мировой войны. 

Возникает проблема понимания того, что произошло с чело-
вечеством и лишило его здравого смысла. И как следует понимать 
цивилизационную мудрость?  

К войне до «самого конца» влекут человека его собственная 
страсть и видение конечной цели истории. Поскольку такие ви-
дения оказываются разными, то конец истории может обрести 
свой досрочный результат.  

Это происходит потому, что в качестве конечной цели исто-
рии предлагается цель какой-либо части человечества, а не чело-
вечества в целом. Истинной константной целью истории может 
быть только цель человечества как целого. Сегодня эта постоянная 
цель обретает свою видимую историческую форму. Такой посто-
янной, а значит, конечной целью истории становится глобальная 
пастораль, как процесс, который предполагает, во-первых, вклю-
чение производства как действия техники в качестве составной 
части природного кругооборота, не создавая угроз его самодест-
рукции; во-вторых, ориентацию на формирование глобального 



Движение к пасторали: «Реальность» утопии? 

 

41 

субъекта, возникающего в результате гармонизации и синхрониза-
ции поведения стран и народов. 

Проблема заключается в том, что ничто не может заставить 
человека двигаться этим правильным путем. Напротив, его непо-
средственные ближайшие интересы толкают на «проверенный 
путь» с его ограниченными цивилизационными горизонтами. 

Чтобы встать на правильный путь, человек должен добиться 
самоидентификации с каждым «другим». И эту духовную опера-
цию должен проделать каждый. Только так может родиться само-
идентификация как реальное основание всеобщего утверждения 
норм универсального права и нравственного закона. В этом смыс-
ле человек должен одержать победу над самим собой. Будущее 
покажет, сможет ли человек выиграть эту самую важную в жизни 
современной цивилизации битву.  

 


